
133

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)

DOI: 10.30727/0235-1188-2025-68-3-133-159
Оригинальная исследовательская статья
Original research article

Между З. Фрейдом и А. Маслоу: 
барьеры и условия развития социального диалога

А.П. Давыдов
Институт социологии ФНИСЦ РАН, Москва, Россия

Аннотация
В статье исследуется природа социального диалога через призму 

противоборства двух фундаментальных начал в человеке: архаич-
ных потребностей, блокирующих диалог, и высших ценностей, соз-
дающих основу для него. Для анализа этого антагонизма применяется 
сопоставление двух методологических подходов. С одной стороны, 
психоанализ З. Фрейда используется для рассмотрения «низших по-
требностей» (выживания, агрессии, подчинения вождю), формирую-
щих культуру «массового индивида» и блокирующих диалог через 
архаичные стереотипы, такие как локализм, установка на синкрезис, 
эсхатологический комплекс, манихейское мышление, мироотречение, 
сакрализация власти. С другой стороны, гуманистическая психоло-
гия А. Маслоу служит инструментом для исследования «высших по-
требностей/ценностей» (сотрудничества, уважения, доверия, само-
актуализации), которые являются интеллектуальным фундаментом 
для подлинного социального диалога. Высшие потребности интер-
претируются как основание диалогичности, открытости к Другому 
(М.М. Бахтин, В.А. Лекторский), формирующее социоиндивидуализм 
как альтернативу индивидуальному и коллективному эгоизму. Соци-
альный диалог определяется как взаимодействие макросоциальных 
субъектов (государства, общества, индивида), опирающееся на выс-
шие ценности и выступающее одновременно объектом и субъектом 
управления. В качестве примеров успешного социального диалога 
рассмотрен ряд кейсов: медиация при реализации национальных про-
ектов с участием местного населения, концепция «индивидуальных 
бюджетных назначений» как форма прямого участия граждан в при-
нятии решений государством и волонтерское движение как модель 
государственно-общественного партнерства, формирующая доверие 
и совместную ответственность. Эти примеры показывают, каким 
образом на практике могут быть созданы механизмы, переводящие 
абстрактные гуманистические идеалы в плоскость реальных управ-



134

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

ленческих решений. Сделан вывод о том, что социальный диалог, 
основанный на высших ценностях, выступает не просто как комму-
никативный процесс, а как самостоятельная «третья субъектность». 
Она возникает в пространстве между взаимодействующими сторона-
ми (например, государством и обществом), создает новое общее осно-
вание для деятельности, которое не сводится к интересам ни одной 
из исходных сторон, и становится медиатором, способствующим 
преодолению социокультурных расколов. Автор утверждает, что це-
ленаправленное развитие таких диалогических практик служит осно-
вой для гуманистической эволюции общества, повышения качества 
управления и формирования подлинного гражданского общества.

Ключевые слова: социальная философия, социоиндивидуализм, 
гуманистическая психология, психоанализ, высшие потребности, 
низшие потребности, медиация, третья субъектность, гражданское 
общество, социальное доверие, социальное развитие, унификация, 
дифференциация.

Давыдов Алексей Платонович – доктор культурологии, эксперт РАН 
по социологии, главный научный сотрудник Центра социологии управ-
ления и социальных технологий Института социологии ФНИСЦ РАН.

apdavydov@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6429-5758

Для цитирования: Давыдов А.П. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: 
барьеры и условия развития социального диалога // Философские науки.  
2025. Т. 68. № 3. С. 133–159. DOI: 10.30727/0235-1188-2025-68-3-133-159

Between S. Freud and A. Maslow:
Barriers and Conditions for the Development 

of Social Dialogue

A.P. Davydov 
Institute of Sociology, Federal Center of Theoretical and Applied 
Sociology, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia

Abstract
The article discusses the nature of social dialogue by contrasting two 

fundamental and conflicting dimensions of human nature: archaic needs 
that impede dialogue and higher values that foster it. This antagonism is 
analyzed by juxtaposing two distinct methodological frameworks. First, 



135

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Freudian psychoanalysis is employed to explore “lower needs” – such as 
survival, aggression, and submission to a leader – which cultivate a “mass 
individual” culture and obstruct dialogue through archaic mindsets like pa-
rochialism, syncretic thinking, eschatological anxiety, Manichaean think-
ing, world-renunciation, and the sacralization of power. Second, Abraham 
Maslow’s humanistic psychology provides a lens to investigate “higher 
needs” and values – including cooperation, respect, trust, and self-actu-
alization – which form the intellectual bedrock of genuine social dialogue. 
These higher needs are interpreted as the basis of dialogical openness to 
the Other (M.M. Bakhtin, V.A. Lektorsky) and as the foundation of socio-
individualism as an alternative to  individual and collective egoism. Social 
dialogue is defined as the interaction among macro-social actors (the state, 
society, and the individual) that is grounded in higher values and functions 
simultaneously as both an object and an agent of governance. Several cases 
illustrate effective social dialogue: mediated implementation of national 
projects with the participation of local communities; the concept of “indi-
vidual budget allocations” as a form of direct citizen involvement in state 
decision-making; and the volunteer movement as a model of state–society 
partnership that builds trust and shared responsibility. These examples 
show how practical mechanisms can translate abstract humanistic ideals 
into concrete policy and administrative choices. The article concludes that 
social dialogue, when rooted in higher values, transcends mere commu-
nication to become an independent “third subjectivity.” Emerging in the 
space between interacting parties (e.g., the state and society), it establishes 
a new common ground for collective action – irreducible to the interests of 
either original side – and serves as a mediating actor capable of bridging 
socio-cultural divides. Deliberate cultivation of such dialogical practices, 
the author contends, underwrites the humanistic evolution of society, en-
hances the quality of governance, and fosters the development of a substan-
tive civil society.

Keywords: social philosophy, socio-individualism, humanistic psychol-
ogy, psychoanalysis, higher needs, lower needs, mediation, third subjectivity, 
civil society, social trust, social development, unification, differentiation.

Alexey P. Davydov – Doctor of Cultural Studies, RAS Expert in Sociol-
ogy, Chief Research Fellow, Center for Sociology of Management and So-
cial Technology, Institute of Sociology of the Federal Center of Theoretical 
and Applied Sociology of the Russian Academy of Sciences.

apdavydov@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6429-5758



136

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

For citation: Davydov A.P. (2025) Between S. Freud and A. Maslow: 
Barriers and Conditions for the Development of Social Dialogue. Rus-
sian Journal of Philosophical Sciences = Filosofskie nauki. Vol. 68, no. 3,  
pp. 133–159. DOI: 10.30727/0235-1188-2025-68-3-133-159

Введение в проблему
В статье предлагается подход к исследованию феномена со-

циального диалога, основанный на постановке вопроса о том, 
в каких условиях такой диалог возможен и в каких он прин-
ципиально затруднен или невозможен. Ответ на этот вопрос в 
статье тесно связан с теоретизированием психолога и социолога  
А.Г. Маслоу, разделившего потребности человека и, следователь-
но, его ценности на низшие (борьба за выживание, пища, жилье, 
безопасность, секс, принадлежность к родовой группе, сила, 
агрессия) и высшие (сотрудничество, любовь, красота, достоин-
ство, уважение, самоуважение, автономность, эстетические по-
требности, индивидуализм, доверие/диалог/договороспособность, 
знаниевая коммуникация, устремленность к истине, гармония, 
благородство, порядочность, великодушие, самоактуализация) 
[Маслоу 2023]. Это разделение позволило Маслоу определить 
высшие потребности как смысловое и социальное пространство, 
в котором человек может самоактуализироваться, т.е. работать 
над собой, чтобы стать тем, кем он хочет и может стать. 

Но значение выделения Маслоу высших потребностей в от-
дельную группу с позиции современных социальных наук 
гораздо шире. Возникает вопрос о том, в чем заключается функ-
циональность этой группы как методологического инструмента 
социального развития. Можно спросить иначе. Каким образом 
высшие потребности/ценности становятся основанием совмест-
ной деятельности? С помощью какой методологии формируется 
мера совместности социальных партнеров? 

Ответ состоит в том, что именно каждая из высших ценностей, вы-
деленных Маслоу, несет одну общую неклассическую черту, дела-
ющую ее высшей: открытость Я к диалогу с Другим, интеллекту-
альную способность познать себя только через взаимодействие с 
Другим, диалогичность. Из этого рождается призыв межсубъект-
ных отношений, опирающихся на высшие потребности/ценности,  
к диалогу и способность личности ответить на этот призыв 
(М.М. Бахтин, В.А. Лекторский). 



137

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Существует и другая неклассическая черта. Это принцип 
двойного субъекта, введенный В.Е. Лепским: «Принцип двойного 
субъекта определяет динамическую трансформацию (единич-
ного. – А. Д.) субъекта в виртуального группового субъекта и, 
соответственно, динамическую трансформацию индивидуаль-
ной деятельности субъекта в виртуальную групповую деятель-
ность, осуществляемую во взаимодействии субъекта со средой»  
[Лепский 2006, 114]. Двойную субъектность, взятую в динамике, 
объясняет В.А. Лекторский через философский парадокс: «Чем 
более всеобщий характер носит деятельность личности, тем более 
она личностно индивидуальна» [Лекторский 2024, 17]. Действи-
тельно, каждая высшая ценность, приуроченная Маслоу к инди-
видуализму личности, по определению виртуально формирует и 
направляет деятельность социальной группы. Например, картины 
«Джоконда» (Леонардо да Винчи) и «Купание красного коня» 
(К.С. Петров-Водкин) – продукты индивидуализма личности. 
Но, будучи, по Лепскому, виртуально групповыми субъектами, 
они являются продуктами реальной гигантской группы зрителей 
и специалистов, признавших эти картины мировой классикой. 
Высокое эстетическое чувство, родившееся из диалогичности 
эстетики этих художников, формирует групповую социальность 
и поддерживает усилия ученых, вводящих в научный оборот по-
нятие «социоиндивидуализм» в качестве альтернативы термину 
«эго-индивидуализм» [Давыдов 2023, 148, 157; Давыдов 2024б, 
130–131] и понятие социального диалога как диалога равных в 
качестве альтернативы соборно-авторитарным отношениям как 
суммы монологов. В совокупности и в процессе взаимопроникно-
вения все эти частные открытости, двойственности и диалогично-
сти, понимаемые как основания высших ценностей, составляют то, 
что мною называется интеллектуальным основанием социального  
диалога. 

Социальный диалог – это диалог между субъектами социаль-
ного действия, а именно: 

– макросоциальными субъектами: государством, экономикой, 
обществом, населением, окружающей средой (О.Н. Яницкий,  
В.Е. Лепский1); 

1  В.Е. Лепский пишет: «Мы допускаем рассмотрение окружающей среды 
(информационно-рефлексивной среды) как субъекта» [Лепский 2006, 112].



138

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

– ментальными, опирающимися в основном на высшие потреб-
ности/ценности (Маслоу2); 

– социоиндивидуальными, осуществляющими деятельность со-
гласно философскому парадоксу В.А. Лекторского и его социологи-
ческой интерпретации А.П. Давыдова [Давыдов 2024б, 127–130].

Социальный диалог – это одновременно и объект управления, 
и соучастник управления как его субъект. Социальный диалог 
можно рассматривать как сущность гражданского общества, 
социально понимаемого государства, нации-государства и со-
циоиндивидуализма личности; основание и надежный барометр 
политического здоровья человека и общества. 

Основание социального диалога – высшие потребности/цен-
ности А. Маслоу, взятые как социоиндивидуалистическая мето-
дология социального развития.

Введение в методологию
Социальный диалог в статье исследуется через две методологии. 

Во-первых, через методологию психоанализа З. Фрейда, анализи-
рующего низшие потребности человека, доминирование которых 
ведет к диктату вождя, гипнотической реакции толпы (равно-
душию, экстазу), господству коллективного бессознательного 
(К. Юнг), агрессии (Э. Фромм). Все это формирует «одномерного 
человека» как продукта массовой культуры (Г. Маркузе) и бло-
кирует делиберативный диалог3 в социальной сфере. Во-вторых, 
через методологию гуманистической психологии А. Маслоу, ис-
следующей высшие потребности человека, создающие условия 
для того, чтобы социальный диалог формировал личность и 

2  Деление ценностей на высшие и низшие находим и у других авторов. 
Г. Бейтсон в книге «Ангелы страшатся» сообщает, что книга К.Г. Юнга 
«Семь наставлений мертвым» акцентирует контраст между Плеромой –  
грубым физическим миром, управляемым только силами и им-
пульсами, и Креатурой – миром Творения, управляемым отличитель-
ными признаками и различиями… Креатура организована, с одной 
стороны, в круговые причинно-следственные цепи (подобные таким, 
что изучает кибернетика), с другой – в иерархию уровней различных 
логических типов [Бейтсон, Бейтсон 2019].

3  Делиберативный диалог нацелен на интеллектуальный поиск меры 
совместности. Это диалог оппонентов на общем основании (диалог для) 
и/или на различных основаниях (диалог от), при котором «для» и «от» 
составляют тождество: «для» определяет цель совместности, «от» уста-
навливает ее границы [Давыдов 2021]. 



139

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

демократические социоиндивидуалистические механизмы со-
циального развития. 

Необходимо методологическое пояснение. Базовые ценности 
характерны для обеих групп потребностей/ценностей человека 
(низших и высших), но высшие потребности, по Маслоу, разви-
вавшего некоторые идеи Г. Олпорта, в определенных условиях 
могут существовать независимо от низших. В частности, Мас-
лоу пишет: «Высшее может появиться лишь на основе низшего, 
но в конечном счете упрочившись, может стать относительно 
независимым от низшего» [Маслоу 2023, 130]. В каком смысле 
низшие ценности (ценности физического выживания) являются, 
согласно Фрейду, базовыми? Человек, лишенный их, умрет либо 
будет страдать от соматических и психических заболеваний. 
В каком смысле высшие (духовные) потребности/ценности, по 
Маслоу, являются базовыми? Если этих ценностей лишить че-
ловека, он станет несчастным. Низшие ценности как абсолюты 
характерны для массового индивида, растворившего свое Я в 
массе, толпе, стереотипах исторически сложившейся родовой 
культуры. Высшие ценности характерны для индивидуума, т.е. 
для личности, способной порождать открытость для коммуника-
ции, диалогизм, «расширение масштаба личности», формировать 
идеи социоиндивидуализма4 личности и гражданского общества  
[Давыдов 2024б], изменять меру независимости своего Я от сте-
реотипов культуры и вести диалог с культурой.

Этот метод позволяет нам сделать некоторые предварительные 
оценки, необходимые для дальнейшего исследования. Первая 
оценка: низшие потребности/ценности человека рефлексируются в 
основном в рамках классической философской системы «Я – не-Я», 
в которой Я – потребитель всего набора ценностей, а не-Я – лишь 
низших. Поэтому социальный (делиберативный межсубъектный) 
диалог Я с не-Я на расколотом основании невозможен, со стороны 
Я возможны лишь сомнение, недоверие, критицизм, колонизация, 
агрессия. 

4  «Социоиндивидуализм» – понятие, введенное в научный оборот на 
заседании секции № 4 «Проблемы медиации и диалога» Всероссийской 
научной конференции «Индивидуализация и коллективизм в современ-
ном российском обществе», посвященной 300-летию РАН и 95-летию со 
дня рождения А.С. Ахиезера (Москва, Институт социологии ФНИСЦ 
РАН, 25 мая 2024 года). См.: [Давыдов 2023; Давыдов 2024а; Давыдов 
2024б].



140

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

Вторая оценка: социальный диалог возможен, если он осу-
ществляется в рамках неклассической системы «Я – Другой»,  
в которой и Я, и Другой равноправны, обсуждают взаимовыгод-
ные проекты, а межсубъектная коммуникация начинает формировать 
альтернативу дуализированной обособленности исходных субъектов 
через создание третьей субъектности как своего нового основания. 
Более того, третья субъектность, пройдя через этапы становления, 
все более определяет доминанту развития социума в целом.

Из этого следует третья оценка: социальный диалог возможен, 
если он разворачивается между носителями высших (по Маслоу) 
потребностей, реализуя социоиндивидуальные ценности. Конеч-
но, представленная схема имеет отклонения и исключения. Тем 
не менее, полагаем, указывает на ряд возможностей исследова-
ния диалога между индивидуалистическим и коллективистским 
культурными ядрами России (между И-Россией и К-Россией) 
[Аузан 2024].

История социальных наук показывает: З. Фрейд и А. Мас-
лоу будто разделили надвое менталитет человека и, следо-
вательно, свои научные интересы между собой. Фрейд, объ-
ясняя собственный интерес к первичным позывам психики 
человека, которые он назвал Ид, пишет: «Несчетное число раз 
психоанализ упрекали в том, что он не интересуется высшим, 
моральным, сверхличным в человеке… Нам не было надобно-
сти дрожать за сохранение высшего в человеке, коль скоро мы 
поставили себе задачей заниматься изучением вытесненного в 
душевной жизни (курсив мой. – А. Д.)» [Фрейд 1999, 859]. Аме-
риканский психолог Р. Кокс сообщает: «Некоторые критики 
утверждают, что Маслоу не уделял должного внимания тем-
ной стороне человеческой натуры, а его позитивный настрой 
мешает сделать верные выводы» (цит. по: [Маслоу 2023, 370]).  
Действительно, Маслоу критикует психоанализ: «Теологи на-
зывают это первородным грехом или дьяволом. Фрейдисты на-
зывают это Ид, а философы, экономисты и педагоги называют 
это по-разному. Дарвину была так близка эта точка зрения, что 
он увидел в животном мире лишь соперничество, совершенно 
упустив из виду сотрудничество» [Маслоу 2023, 14]. 

Таким образом, З. Фрейд, исследуя «низшие этажи» менталите-
та человека, а значит, и его низшие потребности/ценности, изучал 
нелинейную психологию выживания человека и социума (утверж-
дение патримониального управления и отрицание возможности 



141

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

социального диалога). А. Маслоу, исследуя «высшие этажи» 
менталитета, занимался изучением динамики (вертикального) 
перехода человека в качественно новую стадию социокультурного 
бытия, т.е. занимался тем, что мы называем социальным про-
грессом (социальный диалог как основание социального развития). 
Поэтому, изучая барьеры, препятствующие социальному развитию, 
исходящие из менталитета массового индивида, обращаемся к теории  
З. Фрейда; изучая факторы, способствующие медиации, социальному 
диалогу, становлению личности, формированию социоиндивидуа-
лизма и гражданского общества – к творчеству А. Маслоу. 

Культура массового индивида (согласно З. Фрейду)
как препятствие социальному диалогу

Массовый индивид, носитель низших потребностей/ценностей, 
послушен воле вождя, какой бы она ни была. Почему? Немецкий 
священник, философ Д. Бонхоффер называет это глупостью 
людей5. Но это не глупость. То, что выглядит, как оглупление, 
имеет фундаментальные причины. З. Фрейд пишет об активиза-
ции трех социально-психологических факторов как реакции на 
вождизм: 1) страх социального; 2) внушаемость; 3) заражаемость 
человека массы через эффект его впадания в гипнотическое (па-
тологическое) состояние. Изучая феномен страха через дуальную 
оппозицию «страх – внушение», он сравнивает результат полити-
ческого внушения с гипнотической патологией: «Под влиянием 
внушения (человек. – А. Д.) в непреодолимом порыве приступит 
к выполнению определенных действий (курсив мой. – А. Д.)»  
[Фрейд 1999, 776–777]. Цитируя работу французского психолога 
Г. Лебона «Психология народов и масс», Фрейд уточняет, что по-

5  Д. Бонхоффер пишет: «Глупость представляется скорее социологи-
ческой, чем психологической проблемой. Она не что иное, как реакция 
личности на воздействие исторических обстоятельств, побочное психо-
логическое явление в определенной системе внешних отношений. При 
внимательном рассмотрении оказывается, что любое мощное усиле-
ние внешней власти (будь то политической или религиозной) поражает 
значительную часть людей глупостью. Создается впечатление, что это 
прямо-таки социологический и психологический закон. Власть одних 
нуждается в глупости других» [Бонхоффер 1994, 34]. Бонхоффер – свя-
щенник, открыто выступивший против фашизма и гитлеризма, аресто-
ванный гестапо и повешенный в 1945 году, незадолго до освобождения 
Германии советскими войсками. Он стал знаменит в философии и теоло-
гии письмами из тюрьмы, в которых ставил жизненно важные для церкви 
и христианской веры вопросы.



142

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

правляет его теорию массового индивида в деталях, но в целом 
опирается на нее в своих исследованиях психики и культуры 
массового индивида. Он пишет: «Исчезновение сознательной 
личности, преобладание бессознательной личности, ориентация 
мыслей и чувств в одном и том же направлении вследствие вну-
шения и заражения, тенденция к безотлагательному осуществле-
нию внушенных идей. Индивид не является больше самим собой, 
он стал безвольным автоматом» [Фрейд 1999, 776–777]. И далее 
продолжает: «Масса импульсивна, изменчива и возбудима. Ею 
почти исключительно руководит бессознательное… легковерна 
и чрезвычайно легко поддается влиянию… некритична, неправ-
доподобного для нее не существует… немедленно доходит до 
крайности, высказанное подозрение сразу же превращается у нее 
в непоколебимую уверенность, зерно антипатии – в дикую нена-
висть, склонную ко всем крайностям» [Фрейд 1999, 778–779]. 

Выводы Фрейда применимы и к российской действительности. 
Например, превратившись в толпу, на массовых митингах в пер-
вой половине XX века осуждали и требовали расстрела Троцкого, 
Бухарина, Зиновьева, Каменева, в период хрущевской оттепели 
шельмовали так называемую антипартийную группу Маленкова, 
Кагановича, Молотова, на собраниях общественности требовали 
изгнать из России Б.Л. Пастернака, если он не откажется от при-
сужденной ему Нобелевской премии по литературе и т.д. Это 
кризис лицемерного единства и раскол общества.

Фрейд продолжает: «Так как масса в истинности или ложности 
чего-либо не сомневается и при этом сознает свою громадную 
силу, она столь же нетерпима, как и подвластна авторитету. Она 
уважает силу, добротой же, которая представляется ей всего лишь 
разновидностью слабости, руководствуется лишь в незначитель-
ной мере. От своего героя она требует силы, даже насилия. Она 
хочет, чтобы ею владели и ее подавляли, хочет бояться своего 
господина. Будучи в основе своей вполне консервативной, у нее 
глубокое отвращение ко всем новшествам и прогрессу и безгра-
ничное благоговение перед традицией. Для правильного сужде-
ния о нравственности масс следует принять во внимание, что при 
совместном пребывании индивидов массы у них отпадают все 
индивидуальные тормозящие моменты и просыпаются для сво-
бодного удовлетворения первичных позывов все жестокие, грубые, 
разрушительные инстинкты, дремлющие в отдельной особи как 
пережитки первобытных времен» [Фрейд 1999, 785–786]. 



143

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Предлагаем неполный, составленный с учетом психоаналити-
ческой методологии З. Фрейда перечень архаичных культурных 
стереотипов, сформировавшихся в родоплеменном, древнеимпер-
ском, вечевом состоянии, но все еще присутствующих в массовом 
сознании/бессознательном современного россиянина (массового 
индивида). Эти стереотипы – красный свет на путях развития 
социального диалога.

1. Соборность и авторитарность в социальных отношениях –  
составные части родового, вечевого сознания. Соборность форми-
руется в массовом сознании как стереотип массы, голос народа, 
«правды», «всех людей» и в этом качестве предъявляет спрос на 
вождизм. Авторитарность вождя оформляет противоположный 
полюс вертикали, построенной по патримониальному принципу, 
и предъявляет спрос на соборность. Соборность и авторитарность 
унаследованы современной русской культурой из первых веков 
осевого времени, когда зарождались в мире централизованные 
государства. В России формировались массовый индивид, его 
вечевое сознание и вечевые способы управления обществом.

2. Локализм, «кликовость» массового сознания – формиро-
вание массового сознания через стереотип «локальных миров», 
локальных сообществ «своих», создаваемых на основе деления 
по возрасту, полу, расе, этносу, роду деятельности. Принцип 
«локализма» – догосударственный стереотип, характерный для 
управления эпохи российского вечевого сознания. Онтологиче-
ская враждебность «локальных миров» друг к другу и государству 
порождает в обществе кликовые ценности, а в условиях попыток 
модернизации – неодолимый социокультурный раскол, разрушая 
процесс развития. Исторически сложившаяся кликовость массо-
вого сознания блокирует формирование гражданского общества 
и воспроизводит российский социум как «социум клик» (термин 
А.Д. Хлопина), как «власть кликократии» (термин С.В. Патрушева)  
[Патрушев, Хлопин 2007], формирует массового индивида как 
субъекта массовой культуры.

3. Установка на синкрезис6 – убеждение, что достигнутый 
сегодня в управлении уровень дифференциации изначального 
синкрезиса является последним, дальнейшее дробление невоз-
можно. Из этого происходит отказ от проблематизации того, что 
выглядит должным, вечным и неизменным, а именно – стиля и 

6  Понятие «синкрезис», т.е. неорганическое единство, неорганический 
синтез, противостоит понятию «синтез» как органическому единству.



144

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

структуры управления, границы властных полномочий, способа 
принятия решений, управления ресурсами и межсубъектными 
отношениями и т.д. Исторически сложившийся менталитет 
противостоит дальнейшему дроблению и стремится вернуть-
ся к вершинам палеосинкрезиса через идеал соборной церкви, 
имперско-племенного единства населения, коммунизма, через 
социальную апатию, мафиозное мышление, «нашизм», репрессию, 
милитаризацию образа жизни населения, агрессию в политике, 
ритуализм, алкоголизм, наркоманию.

4. Познавательно-моральный конструкт «должное/сущее» – со-
гласие массового сознания жить одновременно в противополож-
ных мирах, а именно – в мире исторически сложившегося долж-
ного и одновременно в мире прагматического текущего сущего. 
Это порождает раскол сознания, а в политике оправдывает самые 
чудовищные решения и преступления. Такой разрыв (Л.Е. Бляхер), 
раскол (А.С. Ахиезер), истончение социальной ткани общества 
(И.Л. Недяк), двухъядерная структура российского общества, в 
котором одна часть ратует за то, чтобы «все национализировать», 
другая – за то, чтобы «все приватизировать» (А.А. Аузан), пред-
ставляются наиболее глубоким источником массовой депрессии 
в российском менталитете и основным социальным механизмом 
дезорганизации управления. Глубокий анализ этого феномена 
дан в рассказах Л.Н. Андреева «Черт на свадьбе», «Христиане», 
«Правила добра», романе Л.Н. Толстого «Воскресение», рассказе 
«Двойник» и повести «Белые ночи» Ф.М. Достоевского, романе 
«Жизнь Клима Самгина» М. Горького и др.

5. Эсхатологический комплекс – идея, характерная для массово-
го сознания, о том, что мир окончательно уклонился от должного, 
погряз в грехах и наступают последние дни. Эсхатологический 
человек отказался от общества, в котором живет. Он обеспокоен 
тем, что должен думать о спасении души, воспарить к светлому 
престолу Высшего судьи, а, по существу, вынужден принять 
волю очередного вождя. Эсхатологический комплекс в психике 
людей уничтожает управление как систему и служит основанием 
зарождения потребности в ручном управлении.

6. Манихейская составляющая – черно-белое мышление 
массового индивида по инверсионной формуле «либо – либо», 
парадигма «мы/они» как «добро/зло». Развитие не может быть 
выражено объективно, например через конкуренцию, диалог, до-
говороспособность, через счет, пользу, интересы, выгоду, науку. 



145

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Оно может быть только победой «нас/добра/света» над «ними/
злом/тьмой», сколько бы эта победа ни стоила. «Мы» в оппозиции 
«свой – чужой» всегда «воины света».

7. Мироотречная или гностическая установка – идея массового 
индивида о том, что мир находится во зле и неисправим (христи-
анская формула: добро – от Бога, зло – от человека). Как след-
ствие, возникает идеал недеяния, нестяжания, монастыря, бунта, 
коммунизма. Мироотречник асоциален, генерирует отношения 
безнадежности, исповедует идеологию «бегства от свободы»  
(Э. Фромм). В результате прогрессируют политическая апатия и 
социальное равнодушие.

8. Сакрализация статуса власти, ее положения над законом –  
убеждение массового сознания в том, что этот статус идет от 
статуса Бога [Голенкова, Игитханян 2006, 45]. По своей приро-
де власть – потусторонняя, ее природа неопределима. Поэтому 
наиболее распространен в массах так называемый пофигистский 
стереотип, оправдывающий безразличие массового индивида к 
политике, управлению и игнорирование выборов («все равно они 
сделают, как им надо»).

9. Партиципация, прилепление к господствующему смыслу как 
спасительному – добровольная передача массовым индивидом 
(большей частью населения страны) Богу, вождю, власти своей 
субъективности (Ю.Ф. Самарин, Ф.М. Достоевский).

10. Мифологизация реальности – потустороннее всеобщее обы-
денное сознание полагают единственным источником порядка. 
Мифологизация реальности разрушает возникновение источника 
порядка внутри ментальности индивидуума и, следовательно, 
блокирует развитие личностного начала как носителя импера-
тива внутренней свободы. В основе мифа находится страх хаоса  
(З.  Фрейд), страх перед необходимостью измениться [Давыдов 2017],  
страх бессилия перед предопределенностью (А.С. Пушкин,  
Л.Н. Толстой, М. Горький).

11. Доминанта эмоционального мышления – способность мас-
сового сознания принимать решения на основе смысла, который 
экзистенциально переживается как привычное всеобщее. Возни-
кает специфическая логика: в проблемных ситуациях появляется 
стремление к исторически сложившейся логике синтеза, минуя 
анализ, который грозит столкновением с новым, нестабильностью 
и разрушением традиции. Игнорирование анализа – характерная 
черта эмоциональной культуры, которая не способна формировать 



146

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

новое всеобщее на основе ratio, а значит, не обладает достаточным 
цивилизационным ресурсом для эффективного развития.

12. Экстенсивная доминанта – эта доминанта (А.С. Ахиезер) 
является одним из самых мощных факторов торможения развития 
России. Из нее происходят постоянное относительное аграрное 
перенаселение в истории страны, толкавшее русского человека 
на освоение все новых земель [Миронов 1999, 27], и постоянное 
недоедание значительной части населения России, сменявшееся 
периодами голода [Гольц 2002, 415–418]. Также следует учитывать, 
что пожары были хроническим бедствием деревянной культуры: 
каждые 30 лет деревянная Россия выгорала [Гольц 2002, 415–418]. 
Из экстенсивной доминанты в культуре формируется традицион-
ный стереотип бессмысленности накопительства в менталитете: 
все поглотит либо неурожай, либо пожар, либо война, либо чи-
новник [Гольц 2002].

13. Доминантная идея России как империи – имперская 
(имперско-племенная) идея (например, идея «русского мира») со-
храняет замкнутый родовой космос в русской культуре в условиях, 
в которых основанием мировой культуры все более становится 
глобализация государственно-частного сотрудничества как новый 
тип управления7. Этой самоизоляции способствует и политика 
тотальных санкций Запада, применяемых в отношении России. 

14. Репрессия. Массовое сознание, как правило, поддерживает 
репрессию (показательны примеры из эпохи Ивана Грозного, пе-
риодов деятельности Ленина и Сталина). В условиях, в которых 
культура защищена от модернизации насилием, репрессия воз-
никает как характерная черта политической системы и системы 
управления. 

15. Милитаризация повседневности – происходит из менталь-
ной потребности человека воспроизводить свою родовую сущ-
ность, опираясь на исторически сложившуюся манихейскую 
мораль, которая требует делить мир на «своих» и «чужих». 
Поэтому вечным предлогом для милитаризации повседневности 
служит воспроизведение необходимости борьбы с внутренними 
и внешними врагами. Милитаризация повседневности нацелена 
на ограничение влияния гражданского общества и торможение 
процесса демократизации социальных отношений. 

7  А.И. Солженицын писал: «Нет у нас сил на Империю! – и не надо, и 
свались она с наших плеч: она размозжает нас, и высасывает, и ускоряет 
нашу гибель» [Солженицын 1990, 8].



147

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Перечисленные с помощью психоанализа Фрейда архаичные 
стереотипы – это «мертводушный», «нитонисейный» (Н.В. Го-
голь) антидиалогичный тип культуры, который все еще занима-
ет значимое положение в нашем массовом сознании и который 
должен стать объектом деконструкции. Нужно «помочь человеку 
осознать свои потребности, импульсы, эмоции, желания и боль» 
[Маслоу 2023, 121], т.е. высвободить в человеке его высшие по-
требности и интеллектуальные устремления, задавленные много-
вековыми процессами культурогенеза. 

Но как это сделать? Через какую методологию?

Социальный диалог как высшая ценность 
в деле модернизации социальной политики 

и управления в современной России
Попытаемся прежде всего что-то противопоставить методоло-

гии З. Фрейда, фрейдизму, примененному мною в анализе россий-
ской социокультуры, найти альтернативу древним культурным 
стереотипам, которые по-прежнему присутствуют в современном 
российском массовом сознании. А. Маслоу вошел в историю науки 
не только как психолог, но и как социолог. Покажем, как работают 
высшие ценности Маслоу через понятие «социальный диалог». 

Социальный диалог между властью и местным населени-
ем по вопросу локализации нового национального проекта  
(А.А. Мерзляков, Институт социологии ФНИСЦ РАН). Мерзляков 
утверждает: «Социальный диалог потому и называется социальным, 
что разворачивается между всеми участниками социального раз-
вития: федеральным центром, региональными властными струк-
турами, бизнесом и местным населением» [Мерзляков 2024, 110].  
Примером налаживания социального диалога может быть 
медиативная модернизация трехстороннего договора (между 
правительством, бизнесом и профсоюзами), если к последне-
му присоединить четвертого участника – местное население, 
объединенное в сформированную и временно функционирую-
щую группу для обсуждения местных условий локализации 
предлагаемого экономического/социального проекта. Эта ad hoc  
социальная группа может публично, через СМИ и референ-
думы, поддержать обсуждаемый проект, что имеет важное 
значение для понимания его гуманистического содержания.  
И одновременно она должна иметь полномочия обращаться в 
законодательные и исполнительные органы с просьбой откоррек-



148

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

тировать параметры этого проекта, привязывая его к местным 
условиям. Идея такой формы социального диалога существенно 
сближает участников деятельности по локализации нового на-
ционального проекта, в том числе федерального, муниципального, 
местного уровней управления, а также местное население. 

Примером необходимости государственных органов советовать-
ся с местным населением может служить ситуация, возникшая 
после принятия закона о территориях опережающего развития. 
А.А. Мерзляков пишет: «Опрос населения Забайкальского края  
(в феврале 2019 года. – А. Д.) выявил высокий уровень обществен-
ного недовольства: более 90 % респондентов высказали мнение о 
том, что власть не имела права без согласования с населением ре-
шать вопрос о передаче земель в собственность частному бизнесу,  
и выразили нежелание жить на территории, управляемой частны-
ми компаниями, а около 80 % охарактеризовали закон как анти-
народный» [Мерзляков 2024, 106]. Мерзляков также сообщает, 
что средний уровень социального диалога, т.е. общественной 
поддержки в России национальных проектов со стороны местного 
населения, составляет 45–55 % [Мерзляков 2024, 106]. Что нуж-
но сделать, чтобы в случае с Забайкальским краем не допустить 
конфликта между инициаторами бизнес-проекта и местным на-
селением? Прежде всего местной власти, которая подписывала 
разрешение на новое использование земли, нужно было проявить 
уважение и доверие (А. Маслоу) к местному населению. В частно-
сти, проект должны были разместить на страницах местных СМИ, 
публично обсудить, а к обсуждению привлечь представителей 
местного населения. В результате родился бы такой инструмент, 
как социальный диалог власти, бизнеса и населения, в процессе 
применения которого можно было бы прийти к обоюдовыгодному 
решению и не допустить конфликта. 

Целесообразно, во-первых, изучить, каким образом воз-
можно через механизм деятельности ad hoc социальных групп 
существенно повысить процент участия местного населения в 
общественной поддержке местных бизнес-проектов. Во-вторых, 
требуется эксперимент, при котором организаторами таких групп 
могли бы выступить эксперты-социологи (этой теме посвящены, 
например, работы Т. Дридзе, А.В. Тихонова, А.А. Мерзлякова, 
В.С. Богданова).

Институт «индивидуальных бюджетных назначений» как 
социальный диалог (Р.С. Гринберг, А.Я. Рубинштейн, Инсти-



149

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

тут экономики РАН). Начальник инспекции Счетной палаты РФ  
М.К. Ковалевич отмечал: «Государственные управленцы феде-
рального уровня вторгаются в сферу полномочий, законодатель-
но закрепленных за регионами или местным самоуправлением, 
когда начинают призывать к осуществлению более жесткого 
регулирования и контроля за расходованием средств по разделам 

“социальная политика”, “здравоохранение и спорт”, “образование”, 
“жилищно-коммунальное хозяйство”» [Ковалевич 2008, 105].  
«Мало что изменилось с тех пор», – утверждал незадолго до 
своего ухода В.В. Маркин (1947–2022), ответственный редактор 
коллективной монографии, в которую вошла процитированная 
статья Ковалевича, Поэтому в целях борьбы со всевластием со 
стороны центра Р.С. Гринберг и А.Я. Рубинштейн, авторы концеп-
ции экономической социодинамики, предлагают ввести институт 
«индивидуальных бюджетных назначений (ИБН)».

Назначение ИБН-института состоит в предоставлении нало-
гоплательщику права самостоятельно направлять часть своих 
налоговых отчислений на финансирование определенной органи-
зации. Гринберг и Рубинштейн утверждают, что ИБН-институт 
выполняет двойную функцию: с одной стороны, он влияет на ры-
ночные и политические механизмы формирования общественного 
интереса, с другой – определяет парламентскую ветвь и прямое 
участие граждан в бюджетном процессе. Исследователи указыва-
ют на то, что упрощенный аналог этого института существует в 
ряде европейских стран в виде «процентной филантропии». Эта 
практика, которая восходит к механизмам поддержки церкви, 
трансформировалась к концу XX века в новую модель финан-
сирования социально значимой деятельности. В качестве при-
мера может быть приведен венгерский закон 1996 года, который 
позволил гражданам перечислять 1 % своего налога на нужды 
организаций в сфере культуры. Однако Гринберг и Рубинштейн 
обращают внимание на принципиальное различие: если в «про-
центной филантропии» акцент сделан на благотворительности, 
то «содержательной доминантой ИБН-института является прямое 
участие граждан в распределении бюджетных средств». Именно 
такая особенность, по их мнению, придает институту особую 
ценность. Они считают, что этот механизм прямого участия граж-
данского общества позволяет «хотя бы частично компенсировать 
всегда существующие “парламентские ошибки”», возникающие 



150

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

при определении государственных приоритетов и распределении 
бюджетных средств [Гринберг, Рубинштейн 2013, 18–19].

Почему концепцию прямого участия граждан страны в распре-
делении бюджетных средств следует считать актуальной формой 
социального диалога? Государственный бюджет формируется 
и распределяется правительством, утверждается парламентом.  
И то, и другое – формы социального диалога. Но идея, которую 
предлагают Гринберг и Рубинштейн через концепцию ИБН, осо-
бенно ценна, поскольку речь идет о прямом участии граждан в 
распределении бюджетных средств. Социальный диалог при этом 
возникает из взаимного уважения и доверия власти и населения 
друг к другу (А. Маслоу). Поэтому можно полагать, что эта 
форма социального диалога социоиндивидуальна: 1) через индиви-
дуальное инициативное действие личности нацелена на развитие 
социального; 2) через институт обратной связи между государ-
ственными органами и населением конструирует шаг новизны в 
равноправной совместной с населением работе по управлению 
социальным развитием. В итоге рождается социальный диалог как 
методология формирования института воспроизводства целост-
ности индивида/населения/общества/государства. В чем видится 
новизна социоиндивидуальной формы социального диалога? 
Вместо вредного для либеральной неоклассики «вмешательства 
государства» происходит поиск адекватной меры совместности 
индивида (личности) и государства в партнерской социально-
экономической деятельности. Значимой представляется позиция 
Гринберга и Рубинштейна: «Вместо демонизируемого “бюджет-
ного бремени” – социально целесообразные государственные 
расходы на реализацию нормативных общественных интересов, 
в большинстве случаев являются инвестициями в человеческий 
капитал» [Гринберг, Рубинштейн 2013, 20]. 

Волонтерское движение в России как социальный диалог 
(О.А. Башева, Институт социологии ФНИСЦ РАН). Объяснить 
волонтерское движение через философию Нового времени  
(Декарт, Кант, Фихте, Гегель) невозможно, поскольку философ-
ская классика базируется на аналитической дуальной оппозиции 
«Я – не-Я», в которой не-Я – это такой же, как Я, только неправиль-
ный, и его нужно контролировать, им нужно обладать, его нужно 
критиковать, колонизовать, изменить, сдерживать, уничтожить; 
диалог и партнерские отношения с ним немыслимы. Объяснить 
волонтерское движение можно лишь на основе неклассической 



151

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

философии (на Западе – Ж.-П. Сартр, М. Хайдеггер; в России – 
В.С. Библер, В.А. Лекторский), в рамках которой в распоряжении 
аналитиков появилась дуальная исследовательская оппозиция 
«Я – Другой», в которой Я и Другой равноправны, обсуждают 
взаимовыгодные проекты. Данная оппозиция нацелена на поиск 
общего основания для совместной деятельности, и межсубъект-
ные отношения в ней регулируются духовным единством или 
договором, взаимной пользой, выгодой.

Второй объяснительный механизм волонтерского движения – 
высшие потребности/ценности человека (А. Маслоу, К. Роджерс), 
которые служат психологическим основанием для партнерских 
отношений. Маслоу исходит из того, что человек по своей природе 
в основном добр, конструктивен и склонен к сотрудничеству. Это 
отражается на специфике отобранных им высших потребностей. 
Для изучения волонтерства особенно важны взаимное уважение, 
доверие, взаимопомощь.

Третий объяснительный механизм волонтерского движения – 
теория медиации, теория медиационного (от лат. mediana – «сере-
дина»; от англ. mediation – «поиск середины, медиация») процесса 
(А.С. Ахиезер, А.П. Давыдов, О.Н. Яницкий, В.А. Лекторский),  
о чем подробнее будет сказано далее.

Миссия же волонтерского движения заключается в том, что 
это движение, разворачиваясь в системе «Я – Другой», это дви-
жение, во-первых, производит уникальный для России массовый 
продукт – заботу о человеке; и, во-вторых, оно создало уникаль-
ную методологию производства этого продукта – способность 
государства и волонтерства, проявляя уважение и доверие друг 
к другу (А. Маслоу), вместе искать адекватную меру взаимо-
действия в партнерской деятельности, т.е. меру совместности. 
Такая мера, расположенная в «сфере между» государством и во-
лонтерством, позволяет создать медиационный тип социальной 
(государственно-общественной) связи между людьми8. Этот тип 

8  У Аристотеля представление о «середине» помогает человеку при-
нять нравственное решение, у Г.В.Ф. Гегеля – перейти из дуального 
мышления в тернарное. Для К. Леви-Стросса, изучавшего мышление 
первобытных племен, «середина» – основная ценность, помогающая пер-
вобытному человеку охранять свое племя от распада. Согласно концеп-
ции М. Фуко, изложенной в работе «Археология знания», медиационное 
мышление проявляется в том, что субъектом социального у него явля-
ются не отдельные люди, а межсубъектные связи между ними. З. Фрейд 
полагает, что индивидуальность и самость Я находится между первич-



152

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

начинает нести в определенной степени свою собственную (тре-
тью) субъектность, которая все более диктует и государству, и 
волонтерскому движению рационально-необходимые совместные 
действия, направленные на решение задачи заботы о людях.

Третья субъектность произвела собственную форму социаль-
ного действия – государственно-общественную, социоиндивиду-
альную форму социальной ответственности [Башева и др. 2023; 
Башева 2025]. Единственно возможный способ ее существования –  
социальный диалог между государством и волонтерством, на-
целенный на формирование адекватной (изменчивой, ежедневно 
корректируемой) меры их взаимодействия и совместности в 
партнерских отношениях. Такая форма управляемой/самоуправ-
ляющейся совместной ответственности может быть рассмотрена 
как медиационный процесс, отказывающийся абсолютизировать 
волонтерское движение только как деятельность государства 
либо как стихийное проявление общественной инициативы. 
Эти партнерство и двойственность по определению отвергают 
характеристику волонтерства как движения «наших» в контексте 
модели В.Ю. Суркова. Неприемлемым видится и определение во-
лонтерского движения как государственно-частного предприятия. 
Гораздо точнее трактовка волонтерства через смысл социоинди-
видуализма как альтернативы индивидуальному и коллективному 
эгоизму. Волонтерство – это рождение индивидуальной патрио-
тической инициативы личности, которая может быть реализована 
только в социоиндивидуальной и диалогичной формах.

ными позывами человека, которые он назвал Ид, и Сверх-Я, в котором 
сосредоточено социальное. С точки зрения А. Маслоу, представленной в 
работе «Мотивация и личность», «середина» и медиационное мышление 
находятся в высших потребностях/ценностях, в «сфере между» низшими 
потребностями/ценностями и внешней социальной средой, будучи осно-
ванием социального развития. По А. Ахиезеру, медиационное мышление 
помогает либеральному субъекту, отказавшемуся мыслить абсолютами 
и поставившему себя в межполюсное смысловое пространство, форми-
ровать альтернативные смыслы. Согласно В.А. Лекторского, в системе 
«субъект – субъект» медиационное мышление помогает всей системе 
развиваться через субъектность третьего смысла. Теория Н. Лумана пред-
полагает, что субъектность межсубъектной коммуникации выражена в 
том, что она коммуницирует, через себя обозначая определенные смыслы.  
В.И. Аршинов считает, что «мышление посередине» позволяет форми-
ровать «техно-человеческий» способ взаимного программирования: про-
граммирования человеком «мышления» машины и программирования 
машиной мышления человека.



153

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Волонтерское движение – смысловое, социальное и нравствен-
ное интеллектуальное пространство, в котором раздвоенный 
между миром и войной человек, находя некий третий способ 
жизни и вид деятельности, становится целостной личностью и 
считает, что его жизнь обрела смысл. Через свою посредническую 
(медиационную) функцию волонтер участвует в управленческой 
деятельности, устанавливая диалогичные отношения с ранеными 
бойцами, мирными жителями, медперсоналом, местной властью, 
бизнесом, представителями федеральной власти, журналистами, 
коллегами-волонтерами. Тем самым рождаются социальный диалог 
и через него атмосфера общего доверия людей друг другу, братства. 

Как понять волонтера, выступающего в качестве субъекта во-
лонтерского движения? Прежде всего волонтер – это личность. 
Представление о личности сложилось в европейском Просвеще-
нии в XVII–XIX веках, и суть его сведена к тому, что личность –  
это индивид, независимый от культуры и общества, носитель 
индивидуализма. Об опасностях атомизации личности точно 
писал З. Бауман. Главная опасность заключается в монологизме 
независимой личности, в ее эго-индивидуализме, поскольку 
атомизированная личность рассмотрена как человек вне мира, 
а мир вне человека. Волонтер как личность формирует иную, 
диалогичную концепцию личности. Он отказывается от изоля-
ционизма, идет в мир, погружен в мир, он и есть единственная 
рационально и эмоционально возможная во время войны форма 
мира. Почему? Потому что через полисубъектность9 волонтер-
ского движения ожили, стали публичными многие голоса: голос 
власти, которая ведет войну, голос государства, которое управляет 
ресурсами выживания и развития, голоса семьи и друзей, войны 
и мира, совести и истины. Волонтер включен в мир «полифонии 
голосов». Разговор между людьми превращает монологи голосов 
в диалог, поскольку волонтеру верят и те, и другие: он пришел 
на фронт не убивать, а, как мать Тереза, ухаживая за ранеными, 
обездоленными, страдающими, спасать людей от невроза, горя, 
вызванного войной, а значит, от войны. Волонтер – субъект самого 
широкого и самого глубокого социального диалога, потому что 
ценность всех его решений измеряется смертью и выживанием 
людей, которым он помогает. 

9  О полисубъектности в контексте анализа социальных процессов см.: 
[Савельев 2024].



154

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

Через социальный диалог волонтерского движения в сознании 
людей прежде всего исчезает пропасть между государством и обще-
ством. В идеологии неолиберализма, которое было основанием 
мышления лидеров перестройки, государство выступало носителем 
централизованных архаичных систем управления, а гражданское 
общество – носителем прогрессивных рыночно-демократических 
методов управления. Волонтерское движение дало толчок развитию 
мышления в ином направлении. Волонтерство, хотя и зародилось 
как стихийный общественный ответ на призыв государства помочь 
людям, но оно – одновременно представитель и субъект государ-
ственной политики, функция того, что мы называем «социальным 
государством», которое свою деятельность в идеале подчиняет импе-
ративу заботы о людях. На наших глазах государство, сотрудничая 
с волонтерством, изменяет свой образ: через социальный диалог оно 
становится государством «с человеческим лицом». 

Заключение. Социальный диалог как носитель 
третьей субъектности в системе «Я – Другой»

Социальный диалог, введенный в парадигму попытки соеди-
нить противоположности в мышлении и социальном поведении 
раздвоенного субъекта социального действия (управления), ста-
новится необходимой частью основания, позволяющего понять, 
каким образом формировать медиационную логику принятия 
третьего решения.

Смог ли Г.В.Ф. Гегель соединить свободу и необходимость в 
определении свободы как осознанной необходимости? Удалось ли 
через идею поиска новой методологии управления уйти от раздво-
енности своего субъекта социального действия между правилом и 
творчеством (А. Турен, О.В. Аксенова) [Аксенова 2024]? Снят ли 
раскол между традицией и инновацией в культуре России через 
идею либеральной суперцивилизации (А.С. Ахиезер)? Возможно ли 
через идею доверия, диалога, договороспособности и долгого взгля-
да убрать противоречие между двумя ядрами российского обще-
ства, в частности И-Россией и К-Россией (А.А. Аузан) [Аузан 2024]?  
Получилось ли через идею своей пирамиды доказать возмож-
ность соединения низших и высших потребностей человека в 
социальном развитии (А. Маслоу)? Нет. Непреходящее значение 
этих исследований видится в другом.

Теоретические схемы «тезис – антитезис – синтез» и «тезис – 
антитезис – динамический хаос» по мере развития социальных 



155

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

наук демонстрируют познавательную ограниченность. Введение 
в научный оборот понятия «социальный диалог» вызвано необхо-
димостью научиться искать меру синтеза, поскольку в схемах и 
Г.В.Ф. Гегеля, и И.Р. Пригожина не хватает базовой переменной, 
выраженной социологически, от динамики которой зависит про-
цедура определения способа формирования этой меры. 

Исследование, проведенное в настоящей статье, показало, что 
такой переменной могла бы стать многоуровневая динамика со-
циального диалога (как диалога противоположностей), постро-
енного на опыте вовлечения населения либо его представителей 
в управление социальным развитием. Опирающиеся на высшие 
потребности/ценности А. Маслоу идеи А. Мерзлякова (ИС РАН) 
о связи социального диалога с социальным развитием, работы 
Р.С. Гринберга и А.Я. Рубинштейна (ИЭ РАН), посвященные 
разработке концепции экономической социодинамики, статьи  
О.А. Башевой (ИС РАН) о волонтерском движении – первые шаги 
в этом направлении. 

Социальный диалог через публичность разрушает закрытость 
и монологизм исторически сложившегося социального всеоб-
щего (внутреннего эго-Я и диктата исторически сложившейся 
внешней социальной среды) и в «сфере между» ними заявляет 
о своем демократическом/диалогичном социоиндивидуальном 
медиационном особенном, претендующем на то, чтобы стать 
новым всеобщим, всеобщим особенного (В.С. Библер). Пред-
лагаемая в настоящей статье неклассическая схема эволюции 
«устаревающая мера (традиционная унификация) – социальный 
диалог (дифференциация монологизма исторически сложившихся 
синкрезисов и введение в них социального диалога как фактора, 
демократизирующего представление о социальном развитии) –  
новая мера (новая унификация)» перестает быть лишь философ-
ской схемой, но обретает жизнь, и социальный диалог в ней несет 
третью мощную разрушительную/созидательную субъектность, 
через себя декларируя синтетические элементы программы гу-
манистической эволюции человека.

Научная задача может быть изложена следующим образом. 
Нужна демократизация нравственного выбора: главным про-
тивником изучения социального диалога выступают историче-
ски сложившиеся родовые стереотипы культуры в современном 
массовом сознании россиян, которые изучает в контексте пси-
хоанализа З. Фрейд; главным союзником – способность создавать 



156

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

социоиндивидуальные синтезы и понимание того, что дуализация 
анализа в определенных условиях подразумевает формирование 
способности к тернарному мышлению, в котором третий смысл –  
это живое, пульсирующее, опирающееся на высшие потребности/
ценности А. Маслоу, всегда жертвенное, иногда героическое, го-
товое «ответить на зов Другого» (М.М. Бахтин) новое основание 
и новый субъект мышления – социальный диалог. 

Наша задача – услышать голос социального диалога как при-
зыв к его изучению.

ЦИТИРУЕМАЯ ЛИТЕРАТУРА
Аксенова 2024 – Аксенова О.В. Индивидуализм и коллективизм в 

условиях технологического прогресса // Философские науки. 2024.  
Т. 67. № 2. С. 81–96.

Аузан 2024 – Аузан А.А. Индивидуализм и коллективизм: два куль-
турных ядра России // Философские науки. 2024. Т. 67. № 4. С. 11–26.

Башева 2025 – Башева О.А. Волонтерское движение как субъект со-
циального диалога // Философские науки. 2025. Т. 68. № 3. С. 114–132.

Башева и др. 2023 – Башева О.А., Невский А.В., Воронина Н.С., Ермо-
лаева П.О., Гоманова С.О., Ермолаева Ю.В., Гречаная А.А. Отличитель-
ные характеристики организованного спасательного волонтерства в 
России // Регионология. 2023. Т. 31. № 3. С. 564–583.

Бейтсон, Бейтсон 2019 – Бейтсон Г., Бейтсон М.К. Ангелы стра-
шатся / пер. с англ. Д.Я. Федотова. – М.: АСТ, 2019.

Бонхоффер 1994 – Бонхоффер Д. Сопротивление и покорность / пер. 
с нем. А.Б. Григорьева. – М.: Прогресс, 1994.

Голенкова, Игитханян 2006 – Голенкова З.Т., Игитханян Е.Д. Власть 
административная: статусно-ролевые позиции в трансформирующем-
ся обществе // Россия реформирующаяся. Ежегодник – 2005 / отв. ред. 
Л.М. Дробижева. – М.: Институт социологии РАН, 2006. С. 44–60.

Гольц 2002 – Гольц Г.А. Культура и экономика России за три века. 
XVIII–XX вв. – Новосибирск: Сибирский хронограф, 2002.

Гринберг, Рубинштейн 2013 – Гринберг Р.С., Рубинштейн А.Я. Кон-
цепция экономической социодинамики: предпосылки и результаты. – 
М.: ИЭ РАН, 2013.

Давыдов 2017 – Давыдов А.П. Личность в безличностной культуре 
России (по материалам русской литературы) // Литература в системе 
культуры (к семидесятилетию профессора И.В. Кондакова): сборник 
статей по итогам Международной научно-практической конференции 
(Москва, 15 апреля 2017 г.) / сост. А.С. Баранов, А.В. Мартынов. – М.: 
АСОУ, 2017. С. 43–53.

Давыдов 2021 – Давыдов А.П. Методологическая «середина-для» в 
ракурсе неклассики В. Лекторского, медиации А. Ахиезера и прин-



157

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

ципа комплементарности Р. Гринберга / А. Рубинштейна // Вопросы 
философии. 2021. № 4. С. 191–202.

Давыдов 2023 – Давыдов А.П. Индивидуализм и коллективизм как 
предмет социально-философского анализа (размышления в преддве-
рии научной конференции «Индивидуализация и коллективизм в со-
временном российском обществе») // Философские науки. 2023. Т. 66. 
№ 4. С. 140–159.

Давыдов 2024а – Давыдов А.П. Медиация и конвергентная соци-
альность. К теории социального диалога // Философские науки. 2024.  
Т. 67. № 2. С. 135–159.

Давыдов 2024б – Давыдов А.П. «Середина» как метод: поиск социо-
индивидуального // Философские науки. 2024. Т. 67. № 4. С. 114–135.

Ковалевич 2008 – Ковалевич М.К. Бюджетная политика и 
программно-целевое планирование регионального развития: соци-
альный аспект // Основные направления преодоления диспропор-
ций социально-экономического развития регионов России / под ред.  
В.В. Маркина, С.Л. Красноярцева. – М.: Изд-во Совета Федерации, 
2008. С. 101–106.

Лепский 2006 – Лепский В.Е. Проблема самоорганизации полисубъ-
ектных структур // Проблемы субъектов социального проектирования 
и управления / под ред. В.И. Аршинова, В.Е. Лепского. – М.: Когито-
Центр, 2006. С. 110–116.

Маслоу 2023 – Маслоу А. Мотивация и личность. – 3-е изд. – СПб.: 
Питер, 2023. 

Миронов 1999 – Миронов Б.Н. Социальная история России периода 
империи (XVIII – начало XX в.): в 2 т. Т. 1. – СПб.: Дмитрий Буланин, 
1999.

Мерзляков 2024 – Мерзляков А.А. Социальный диалог как инстру-
мент институционального управления социальным развитием // Фи-
лософские науки. 2024. Т. 67. № 4. С. 99–113.

Патрушев, Хлопин 2007 – Патрушев С.В., Хлопин А.Д. Социокуль-
турный раскол и проблемы политической трансформации России // 
Россия реформирующаяся. Ежегодник. Вып. 6 / отв. ред. М.К. Горш-
ков. – М.: Институт социологии РАН, 2007. С. 301–318.

Савельев 2024 – Савельев И.А. Полисубъектность как фактор со-
циального развития в контексте диалогизации и дифференциации от-
ношений «центр – регионы» в федеративном государстве // Философ-
ские науки. 2024. Т. 67. № 2. С. 97–116.

Солженицын 1990 – Солженицын А.И. Как нам обустроить Россию? 
Посильные соображения. – Л.: Советский писатель, Ленинградское 
отделение, 1990.

Фрейд 1999 – Фрейд З. Я и Оно. – М.: ЭКСМО-Пресс; Харьков:  
ФОЛИО, 1999.



158

Филос. науки / Russ. J. Philos. Sci. 2025. 68(3)                Социоиндивидуальный синтез... 

REFERENCES
Aksenova O.V. (2024) Individualism and Collectivism in the Context 

of Technological Progress. Russian Journal of Philosophical Sciences =  
Filosofskie nauki. Vol. 67, no. 2, pp. 81–96.

Auzan A.A. (2024) Individualism and Collectivism: Two Cultural Cores 
of Russia. Russian Journal of Philosophical Sciences = Filosofskie nauki. 
Vol. 67, no. 4, pp. 11–26 (in Russian).

Basheva O.A. (2025) The Volunteer Movement as a Subject of Social 
Dialogue. Russian Journal of Philosophical Sciences = Filosofskie nauki. 
Vol. 68, no. 3, pp. 114–132 (in Russian).

Basheva O.A., Nevskiy A.V., Voronina N.S., Ermolaeva P.O., Gomanova S.O.,  
Ermolaeva Yu.V., & Grechanaya A.A. (2023) Distinctive Features of Orga-
nized Rescue Volunteering in Russia. Russian Journal of Regional Studies =  
Regionologiya. Vol. 31, no. 3, pp. 564–583 (in Russian).

Bateson G. & Bateson M.C. (2019) Angels Fear: Towards an Epistemol-
ogy of the Sacred (D.Ya. Fedotov, Trans.). Moscow: AST (Russian transla-
tion).

Bonhoeffer D. (1994) Letters and Papers from Prison (A.B. Grigoriev, 
Trans.). Moscow: Progress (Russian translation).

Davydov A.P. (2017) Personality in the Impersonal Culture of Russia 
(Based on Russian Literature). In: Baranov A.S. & Martynov A.V. (Comps.) 
Literature in the System of Culture (On the 70th Anniversary of Professor  
I.V. Kondakov): A Collection of Articles following the International Scien-
tific and Practical Conference (Moscow, April 15, 2017) (pp. 43–53). Mos-
cow: ASOU (in Russian).

Davydov A.P. (2021) The Methodological “Middle-for” from the Per-
spective of V. Lektorsky’s Non-Classics, A. Akhiezer’s Mediation, and the 
Complementarity Principle of R. Grinberg and A. Rubinstein. Voprosy filo-
sofii. No. 4, pp. 191–202 (in Russian).

Davydov A.P. (2023) Individualism and Collectivism as a Subject of 
Social-Philosophical Analysis (Reflections on the Eve of the Scientific 
Conference “Individualization and Collectivism in Contemporary Russian 
Society”). Russian Journal of Philosophical Sciences = Filosofskie nauki.  
Vol. 66, no. 4, pp. 140–159 (in Russian).

Davydov A.P. (2024a) Mediation and Convergent Sociality: Toward a 
Theory of Social Dialogue. Russian Journal of Philosophical Sciences = 
Filosofskie nauki. Vol. 67, no. 2, pp. 135–159 (in Russian).

Davydov A.P. (2024b) The “Middle” as a Method: In Search for the 
Socio-Individual. Russian Journal of Philosophical Sciences = Filosofskie 
nauki. Vol. 67, no. 4, pp. 114–135 (in Russian).

Freud S. (1999) The Ego and the Id. Moscow: EKSMO-Press; Kharkov: 
FOLIO (Russian translation).

Golenkova Z.T. & Igitkhanyan E.D. (2006) Administrative Power: Sta-
tus-Role Positions in a Transforming Society. In: Drobizheva L.M. (Ed.) 



159

А.П. ДАВЫДОВ. Между З. Фрейдом и А. Маслоу: барьеры и условия развития...

Reforming Russia: Yearbook (pp. 44–60). Moscow: RAS Institute of Soci-
ology (in Russian).

Golz G.A. (2002) Culture and Economy of Russia over Three Centuries. 
18Th–20th Centuries. Novosibirsk: Sibirskiy khronograf (in Russian).

Grinberg R.S. & Rubinstein A.Ya. (2013) The Concept of Economic So-
ciodynamics: Prerequisites and Results. Moscow: RAS Institute of Eco-
nomics (in Russian).

Kovalevich M.K. (2008) Budget Policy and Program-Targeted Planning 
of Regional Development: The Social Aspect. In: Markin V.V. & Krasno-
yartsev S.L. (Eds.) Main Directions for Overcoming Disproportions in the 
Socio-Economic Development of Russia’s Regions (pp. 101–106). Moscow: 
Federation Council Publishing (in Russian).

Lepskiy V.E. (2006) The Problem of Self-Organization of Polysubjective 
Structures. In: Arshinov V.I. & Lepskiy V.E. (Eds.) Problems of Subjects 
of Social Design and Management (pp. 110–116). Moscow: Kogito-Tsentr 
(in Russian).

Maslow A. (2023) Motivation and Personality (3rd ed.). Saint Petersburg: 
Piter (Russian translation).

Merzlykov A.A. (2024) Social Dialogue as an Instrument of Institution-
al Governance in Social Development. Russian Journal of Philosophical 
Sciences = Filosofskie nauki.Russian Journal of Philosophical Sciences = 
Filosofskie nauki. Vol. 67, no. 4, pp. 99–113 (in Russian).

Mironov B.N. (1999) The Social History of Russia in the Imperial Period 
(18th – Early 20th Century) (Vol. 1). Saint Petersburg: Dmitriy Bulanin (in 
Russian).

Patrushev S.V. & Khlopin A.D. (2007) The Socio-Cultural Schism and 
Problems of Political Transformation in Russia. In: Gorshkov M.K. (Ed.) 
Reforming Russia: Yearbook (Vol. 6, pp. 301–318). Moscow: RAS Institute 
of Sociology (in Russian).

Savelev I.A. (2024) Polysubjectivity as a Factor of Social Development 
in the Context of Dialogization and Differentiation of Center–Region Re-
lations in the Federal State. Russian Journal of Philosophical Sciences = 
Filosofskie nauki. Vol. 67, no. 2, pp. 97–116 (in Russian).

Solzhenitsyn A.I. (1990) Rebuilding Russia: Reflections and Tentative 
Proposals. Leningrad: Sovetskiy pisatel’, Leningradskoe otdelenie (in Rus-
sian).


